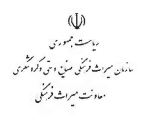


# Traditional skills and techniques of crafting and playing with Kamantcheh, a bowed instrument of Iranian Classical and Folkloric Music

## Documentation on National Inscription

Extract of the National Inventory
List of the Islamic Republic of Iran
For
Intangible Cultural Heritage



#### Iranian Cultural Heritage, Handicrafts and Tourism Organization Deputy for Cultural Heritage

#### NATIONAL INVENTORY LIST OF The Islamic Republic of Iran

#### Intangible Cultural Heritage

(REPRESANTATIVE AND IN NEED OF URGENT SAFEGUARDING)

Office for Inscriptions and Preservation and Revitalization of Intangible and Natural Heritage 2015

| Inscription<br>Number | Name of<br>ICH Element                                                                   | Date of<br>Inscription | Geographical Domain (Province/National) Mazandaran |  |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|----------------------------------------------------|--|
| 1020                  | Ritualistic ceremonis of Tirmā<br>Sizdashow (Tirgan Festival),<br>Mazandaran Province    | 24/01/13               |                                                    |  |
| 1021                  | Skills and techniques of traditional blanket making                                      | 24/01/13               | Mazandaran                                         |  |
| 1022                  | Skills and techniques of traditional bed-cloth making                                    | 24/01/13               | Mazandaran                                         |  |
| 1023                  | Skills and techniques of making Fatir and baking Kasme ("traditional bread"),            | 24/01/13               | Markazi                                            |  |
| 1024                  | Alam-gardāni [mourning]<br>ceremonies, Ezzodding Village,<br>Tafresh                     | 24/01/13               | Markazi                                            |  |
| 1025                  | Nakhl-bandān [mourning]<br>ceremonies of Tarkhorān Village,<br>Tafresh                   | 24/01/13               | Markazi                                            |  |
| 1026                  | Traditional method of baking<br>Tabaq Halvā ("traditional sweet<br>paste"), Ebrāhim ābād | 24/01/13               | Markazi                                            |  |
| 1027                  | Ardgiz-gardāni ceremonies                                                                | 24/01/13               | Hormozgan                                          |  |
| 1028                  | Wrapping-cloth making                                                                    | 24/01/13               | Hormozgan                                          |  |
| 1029                  | Sang-zani [mourning] ceremony                                                            | 24/01/13               | Hormozgan                                          |  |
| 1030                  | Jam Halim ("Jam sweet paste") making                                                     | 24/01/13               | Hormozgan                                          |  |
| 1031                  | Zār Rituals                                                                              | 24/01/13               | Hormozgan                                          |  |
| 1032                  | Gargur ("traditional cloth") 24/01/ weaving techniques                                   |                        | Hormozgan                                          |  |
| 1033                  | Traditional skills of making Subās ("traditional slippers")                              | 24/01/13               | Hormozgan                                          |  |
| 1034                  | Traditional skills of baking<br>Shirmāl sweets                                           | 24/01/13               | Hamedan                                            |  |
| 1035                  | Traditional skills of baking Komāj sweets                                                | 24/01/13               | Hamedan                                            |  |
| 1036                  | Traditional skills of baking Angoshtpich sweets of Hemedan                               | 24/01/13               | Hamedan                                            |  |
| 1037                  | Traditional skills of making Halvā<br>Zarde ("sweet paste") of Hamedan                   | 24/01/13               | Hamedan                                            |  |
| 1038                  | Traditional saddle-making skills of Hamedan                                              | 24/01/13               | Hamedan                                            |  |
| 1039                  | Chalangari of Hamedan                                                                    | 24/01/13               | Hamedan                                            |  |
| 1040                  | Kharrāti ("wood carving") skills<br>of Hamedan                                           | 24/01/13               | Hamedan                                            |  |
| 1041                  | Lock-making skills of Hamedan                                                            | 24/01/13               | Hamedan                                            |  |

| 1042 | Skills and techniques of making Halva Arde ("traditional paste") of Ardekan                                                            |          |            |  |  |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------|--|--|
| 1043 | Chain-making skills of Ardekan                                                                                                         | 24/01/13 | Yazd       |  |  |
| 1044 | Nakhl-bandi and Nakhl-gardāni rituals of Nadushan                                                                                      | 24/01/13 | Yazd       |  |  |
| 1045 | Techniques and art of knife- 24/01/13 Yaz making of Mehriz                                                                             |          |            |  |  |
| 1046 | Tarke-bāfi skills of Mehriz                                                                                                            | 24/01/13 | Yazd       |  |  |
| 1047 | Nakhl-bandi and Nakhl-gardāni rituals of Kerit, Tabas                                                                                  | 24/01/13 | Yazd       |  |  |
| 1048 | Nakhl-bardāri rituals of Mehrjerd,<br>Meybod                                                                                           |          |            |  |  |
| 1049 | Skills and techniques of Give-duzi ("traditional shoe-making") of Abarkuh                                                              |          | Yazd       |  |  |
| 1050 | Skills and techniques of lock-<br>making of Abarkuh                                                                                    | 24/01/13 | Yazd       |  |  |
| 1051 | Technology of constructing 24/01/13 Y Bādgirs ("wind catchers") in Iran (National)                                                     |          | Yazd       |  |  |
| 1052 | Hasir-bāfi ("traditional carpet making") skills of Bafq                                                                                | 24/01/13 | Yazd       |  |  |
| 1053 | Persian Gulf Regional Music                                                                                                            | 24/01/13 | Hormozgan  |  |  |
| 1054 | Persian Gulf Regional Clothes                                                                                                          | 24/01/13 | Hormozgan  |  |  |
| 1055 | Persian Gulf Regional Dialect                                                                                                          | 24/01/13 | Hormozuan  |  |  |
| 1056 | Nowrouz-e Sayyād ("fishermen's Nowrouz") ceremonies                                                                                    | 24/01/13 | Hormozgan  |  |  |
| 1057 | Hormoz an Traditional Calendar                                                                                                         | 24/01/13 | Hormozgan  |  |  |
| 1058 | Bahār Nārenj ("orange flower") festival                                                                                                | 24/01/13 | Mazandaran |  |  |
| 1059 | Alavi Management Framework                                                                                                             | 24/07/13 | National   |  |  |
| 1060 | Rain-seeking Rituals of Kaburān<br>Village, Tafresh                                                                                    | 28/03/14 | Markazi    |  |  |
| 1061 | Traditional skills and techniques of crafting and playing with Kamantcheh, a bowed instrument of Iranian Classical and Folkloric Music | 11/03/14 | National   |  |  |

(ل) ریاست جمهوری مازمان میراث فرئش میان وی وکرونگری معاونت میراث فرنگی

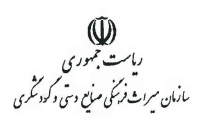
فرست آثار منی ایران میراث فرسکی ناملموس (سرف و نیاز مندابداری فوری)

> وفترمت آثار و خطو دامیای میراث سوی و مبیعی

| استان    | تاريخ ثبت | نام اثر                                                | شماره ثبت |
|----------|-----------|--------------------------------------------------------|-----------|
| مازندران | 91/11/4   | مراسم آیینی تیرما سیزده شو (جشن تیرگان) استان مازندران | 1.7.      |
| مازندران | 91/11/4   | مهارت و فن پتوبافی                                     | 1.71      |
| مازندران | 91/11/4   | مهارت و فن لحاف دوزي                                   | 1.77      |
| مرکزی    | 91/11/4   | مهارت و فن تهیه و پخت فتیر و کسمه                      | 1.78      |
| مرکزی    | 91/11/4   | مراسم علم گردانی روستای عزالدین تفرش                   | 1.74      |
| مرکزی    | 91/11/4   | مراسم نخل بندان محله ترخوران تفرش                      | ۱۰۲۵      |
| مر کزی   | 91/11/4   | شیوه سنتی پخت حلوای تبق ابراهیم آباد                   | 1.75      |

| هرمزگان  | 91/11/4  | مراسم أردگيز گرداني                                                                        | 1.77 |
|----------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| هرمز گان | 91/11/4  | چادرشب بافی                                                                                | 1.47 |
| هرمزگان  | 91/11/4  | مراسم سنگ زنی                                                                              |      |
| هرمزگان  | 91/11/4  | شيوه پخت حليم جم بندرعباس                                                                  | 1.7. |
| هرمزگان  | 91/11/#  | مراسم زار                                                                                  | 1.71 |
| هرمزگان  | 91/11/4  | گر گور بافی                                                                                | 1.47 |
| هرمزگان  | 91/11/4  | مهارت بافت سوباس (ده پایی حصیری)                                                           | 1.77 |
| همدان    | 91/11/4  | فن پخت شیرینی شیرمال                                                                       | 1.74 |
| همدان    | 91/11/4  | فن پخت شیرینی کماج                                                                         | ۱۰۳۵ |
| همدان    | 91/11/4  | فن پخت شيريني انگشت پيچ همدان                                                              | 1.78 |
| همدان    | 91/11/4  | فن پخت حلوا زرده همدان                                                                     | 1.47 |
| همدان    | 91/11/4  | فن زین سازی همدان                                                                          | ۱۰۳۸ |
| همدان    | 91/11/4  | فن چلنگری همدان                                                                            | 1.49 |
| همدان    | 91/11/4  | فن خراطی همدان                                                                             | 1.4. |
| همدان    | 91/11/4  | فن قفل سازی همدان                                                                          | 1.41 |
| يزد      | 91/11/4  | مهارت و فن تهیه حلوا ارده اردکان                                                           | 1.47 |
| يزد      | 91/11/4  | فن و تکنیک زنجیرسازی اردکان                                                                | 1.48 |
| يزد      | 91/11/4  | آئین نخل بندی و نخل گردانی ندوشن                                                           | 1.44 |
| يزد      | 91/11/4  | فن و هنر چاقوسازی مهریز                                                                    | ۱۰۴۵ |
| يزد      | 91/11/4  | فن ترکه بافی مهریز                                                                         | 1.45 |
| يزد      | 91/11/4  | أئين نخل بندي و نخل گرداني كريت طبس                                                        | 1.47 |
| يزد      | 91/11/4  | آئین نخل برداری مهرجرد میبد                                                                | 1.47 |
| يزد      | 91/11/4  | فن و تکنیک گیوه دوزی ابرکوه                                                                | 1.49 |
| يزد      | 91/11/4  | فن و تکنیک قفل سازی ابرکوه                                                                 | ۱۰۵۰ |
| يزد      | 91/11/4  | فن أورى ساخت بادگير در ايران (ملي)                                                         | ۱۰۵۱ |
| يزد      | 91/11/4  | فن حصيربافي بافق                                                                           | 1.07 |
| هرمز گان | 91/11/4  | موسیقی نواحی خلیج فارس                                                                     | 1.57 |
| هرمزگان  | 91/11/4  | پوشاک سنتی نواحی خلیج فارس                                                                 | 1.04 |
| هرمزگان  | 91/11/4  | گویش های نواحی خلیج فارس                                                                   | ۱۰۵۵ |
| هرمز گان | 91/11/4  | مراسم نوروز صياد قشم                                                                       | 1.08 |
| هرمز گان | 91/11/4  | گاهشماری سنتی هرمزگان                                                                      | ۱۰۵۷ |
| مازندران | 91/11/4  | مراسم جشن بهار نارنج                                                                       | 1.97 |
| ملی      | ۹۲/۵/۲   | منشور مدیریت علوی                                                                          | ۱۰۵۹ |
| مرکزی    | ۸۲/۱/۸   | مراسم باران خواهی روستای کبوران تفرش                                                       | 1.5. |
| ملّی     | 97/17/7. | مهارتها و فنون سنتی ساخت و نواختن کمانچه، یک ساز آرشهای<br>موسیقی کلاسیک و فولکلوریک ایران | 1.81 |





#### **English Translation of National Inscription Document**

## Emblem of the Islamic Republic of Iran The President's Office Iranian Cultural Heritage, Handicrafts, and Tourism Organization (ICHHTO)

In the Name of the Almighty God

In compliance with Article 12 to the international Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, and regarding the law of Islamic Republic of Iran's joining the mentioned convention, adopted in 2005, by the Islamic Republic of Iran's Islamic Consultative Assembly, the subject

Traditional skills and techniques of crafting and playing with Kamantcheh, a bowed instrument of Iranian Classical and Folkloric Music

is, hereby, inscribed on the National Inventory List of the Islamic Republic of Iran for Intangible Cultural Heritage, under the following specifications:

Geographical domain of the ICH element: National

Origin of the ICH element: Islamic Period-Contemporary Iran

Inscription No: 1061

Inscription Date: 11 March 2014

Signed

Farhad Nazari
Director General
Office for Inscriptions and Preservation and Revitalization of Intangible and Natural Heritage

Mohammad Hassan Talebian Deputy for Cultural Heritage



ریاست جمهوری سر. سازمان مسراث فرمنگی، صنایع دستی وکر د منگری

سمه تعالی

۱۰ اجرای باه ۱۲ کوانسون مین المللی حفظ میراث فرسنی ناملوس و نظر به قانون ایجاق جمهوری اسلامی ایران به کنوانسون مذکور مسوب سال ۱۳۸۴ مجلس شورای اسلامی . موضوع میراث فربنگی ناملوس «مهارت فا و فنون سنتی ساخت و نواخت کوانچه: یک ساز آرشد ای موسیقی کلاسیک و فولکوریک ایران » بامشخصات ذیل : کستره موضوع فربنگی ناملوس: ووران اسلامی - معاصر قدمت میراث فربنگی ناملوس: دوران اسلامی - معاصر

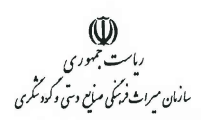
محدر حسن طالعیان مرد معاون "سراث فرسلی

S.

فراه نظری مدیرکل دفترمت آثار و حفظ واحیا، مسراث معنویی و طبیعی

1 . 2

بسمه تعالى



Emblem of the Islamic Republic of Iran

Iranian Cultural Heritage, Handicrafts, and Tourism Organizaiton (ICHHTO)

Deputy for Cultural Heritage

Office for Inscriptions and Preservation and Revitalization of Intangible and Natural Heritage

### Traditional skills and techniques of crafting and playing with Kamantcheh, a bowed instrument of Iranian Classical and Folkloric Music

Extract of the National Inventory List of the Islamic Republic of Iran for Intangible Cultural Heritage

**Title:** Traditional skills and techniques of crafting and playing with Kamantcheh, a bow instrument of Iranian Classical and Folkloric Music

**Inscription No:** 1061

Date of Inscription: 11 March 2014

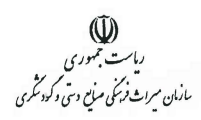
Responsible Body: Office for Inscriptions and Preservation and Revitalization of Intangible and Natural Heritage, affiliated to Deputy for Cultural Heritage,

Iranian Cultural Heritage, Handicrafts and Tourism Organization (ICHHTO)

1. Description

Kamantcheh constitutes the major bowed musical instrument in Iranian Classical and Folkloric Music. In a number of the performances, it is the only such instrument.

Kamantcheh is well-known worldwide; various books and articles have been published on it. The name has been transliterated or transcribed differently by authors or researchers: "Kamantcheh", "Kamancheh", "Kamancheh", "Camancheh, and "Kamānče" are some examples, among which the first one seems to be the most popularly used. Kamantcheh manifests as a stringed instrument with a spherical or semicone-shaped resonance chamber (sound box), a finger-board, and a bow; the instrument is held vertically while it is resting on a base shaft. Kamantcheh is unique among bowed instruments in that it is the instrument that pivots round its base shaft in the course of performances to facilitate shifts from one string to another; the bow keeps a relatively fixed angle



with the instrument and moves horizontally from side to side on the strings. The method of holding and using the bow is also unique in that the fibres can be stretched or relieved with the help of the player's fingers so that the

desired sound-quality is obtained.

There are two major classes of Kamantchehs: the Folkloric and the Classical. The Folkloric Kamantchehs are centred in three regions of Iran, namely, Azarbayjan, Lorestan, and Torkaman Sahra, and are called after the names of the communities of bearers and practitioners: Azari Kamantcheh, Lori Kamatcheh, and Torkamani Kamantcheh. There are other names for the instrument in the vernacular languages of Lorestan and Torkaman Sahra: "Tāl" and "Qičāq", respectively. In Azarbayjan the name is constituted by a the pronunciation of the same word Kamantcheh in the Azari language, i.e. "Kamānče". Traditionally, the number of the strings used to vary from two to six; however, nowadays, the instruments with four strings are the most popular. Torkaman Sahra is an exception, with its three-stringed Kamantchehs.

Classical Kamantche is widely used throughout the country; however, it is centred in the capital, Tehran, as well as some other major cities, including Isfahan, Kerman, Shiraz, and Yazd. As the name suggests, this type is mainly used in performances of Iranian Classical Music, although, some

musicians use the same to play regional melodies, too.

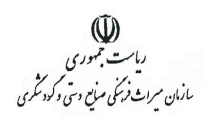
In addition to Iran, Kamantche, or Kamantcheh-like bowed instruments, are popular in some other countries, including the West and Central Asian countries

The crafting of Folkloric and Classical Kamantches requires mastery of a rich collection of skills and techniques. There are two types of Kamantches from a craftsman's point of view: Kamantchehs with closed, spherical resonance chambers or sound-boxes; and Kamantchehs with open-ended, semi-cone resonance chambers or sound-boxes. Open-ended Kamantchehs constitute an identifying feature of Lorestan music; spherical Kamantchehs with larger or smaller sound-boxes are popular in other areas.

The spherical sound-boxes are, usually, made with assembling together a number of neatly bent strips of wood, called "Tarke" in Persian, hence the name "Tarke'i Kamantcheh". Open-ended sound-boxes are carved out of

pieces of wood.

To the front, the resonance chambers of all Kamantches lead to an opening, over which a piece of goat/sheep skin is stretched. The strings are stretched over this piece of skin, and the bow touches them here. The assemblance creates the unique sound of Kamantcheh.



Kamantcheh craftsmanship has undergone re-creations in the course of the last decades with introduction into it of specialties, including decorative arts, and arts of crafting instruments to meet the needs of children and women, as well as the needs of musicians to equip their orchestral works with new sound qualities.

2. Socio-cultural Meanings and Functions

Iranians are well represented by their Classical/Traditional Music, that enjoys the co-existence of a number of melodies from various parts of the country, and played with Iranian instruments. Among the Iranian instruments, Kamantcheh is well-known and popular among scholars and practitioners in the field of world music, to the extent that a number of books and articles have been written on it.

To people of Lorestan, Torkaman Sahra, and Azarbayjan, Kamantcheh music and craftsmanship constitute an ICH element in which they take great pride, and they define their identities with. A famous saying goes that you can not find any household in Lorestan without a Kamantcheh, without some Kamantcheh players, or, at least, without the sound of Kamantcheh. The same is, to a higher or lesser degree, true about Torkaman Sahra and Azarbayjan.

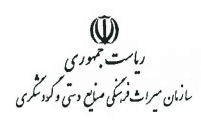
Kamantcheh musicians and crafts-people are, also, among the respected groups throughout Iran, in that they are involved with the techniques and skills of crafting or playing with an instrument that is used in various cultural events and gatherings as well as a number of cultural and artistic representations, all of which proving the rich Iranian culture.

In Torkaman Sahra, a number of Kamantcheh players belong to the group of "Bakhshi"s ("the Turkmen story-tellers"), who are well respected for their special social and cultural positions.

3. Geographical Domain

As mentioned in the previous sections, Kamantcheh craftsmanship and music are well-known and popular throughout Iran; however, they are centred in the following regions:

- a) Classical Kamantcheh craftsmanship and music
- Tehran, the capital, as well as the large cities including Isfahan, Kerman, Shiraz, and Yazd;
- b) Folkloric Kamantcheh craftsmanship and music



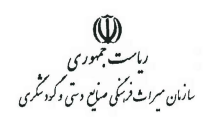
- Azarbayjan (East and West Azarbayjan Provinces, Ardebil Province): North-west of Iran
- Lorestan (Khorram-abad, Chahar Mahal va Bakhtiyari, and the regions bordering Kordestan and Kermanshah): West of Iran
- Torkaman Sahra (Golestan Province, including Gonbad-e Kavous, Gomishan, etc.): North-east of Iran

#### 4. Communities

The whole Iranian nation love Folkloric and Classical Kamantcheh music. All of the people of Iran constitute the audience for this art. To these, one must add an increasing number of people in other parts of the world. Some people are, also, interested in keeping beautifully decorated Kamantchehs in their houses.

As for the communities of bearers and practitioners of the art, the following are worth mentioning:

- a) Classical Kamantcheh craftsmanship and music
- Master crafts-people, involved in making Kamantcheh and training pupils.
- Pupils working under the supervision of master craftspeople and learning Kamantcheh craftsmanship skills and techniques, as a new generation, composed of members of both gendres,
- Master musicians, involved in playing Kamantcheh, and training pupils,
- Community of players of Classical Kamantcheh, composed of practitioners of several generations, from old masters to pupils among children.
- b) Folkloric Kamantcheh craftsmanship and music
- Master crafts-people, involved in making Kamantcheh and training pupils, from Azarbayjan, Lorestan, and Torkaman Sahra,
- Pupils working under the supervision of master craftspeople and learning Kamantcheh craftsmanship skills and techniques, as a new generation, composed of members of both gendres, from Azarbayjan, Lorestan, and Torkaman Sahra.
- Master musicians, involved in playing Folkloric Kamantcheh, and training pupils,
- Community of players of Folkloric Kamantcheh, composed of practitioners of several generations, from old masters to pupils among children.



5. Viability Assessment

Throughout its relatively long history, Kamantcheh has never lost its popularity. To the contrary, the community of its bearers and practitioners

has always been large enough.

Classical and Folkloric Kamantchehs have succeeded in establishing and keeping for themselves a permanent stance among the Instruments of Iranian music. Almost all of the performances by Iranian music bands utilize Kamantcheh. Nowadays, even both types accompany in new orchestral works. Both instruments have entered larger orchestras, where they accompany a number of Iranian and non-Iranian instruments.

The interest to Kamantcheh has been so great among children, young adults, and women, that special modifications (e.g. in size) have been done in their structures, while keeping the sound quality, to meet the needs of these people. Nowadays, a considerable part of the community of practitioners is composed of this new generation of players.

In addition, to meet the need for new sound types and qualities in orchestras, some researchers and craftspeople are involved in crafting modified Kamantchehs.

As for the Folkloric Kamantcheh craftsmanship and music, the element is so deeply rooted in the lives and cultures of the practicing communities that it has, successfully, survived without any need for any external driving force. On the contrary, its use, popularity, and cultural functions have, all, been on a rapid increase. Folkloric Kamantcheh crafts-people, nowadays, are equipped with such mastery that, even, Classical Music master musicians prefer to refer to them for their new instruments.

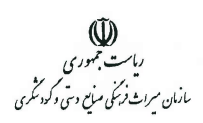
As for the aesthetic visual aspects, delicate decorative arts specific to Kamantcheh are on an increase, and every year new designs, that are culturally well-based, are introduced.

#### 6. Safeguarding Measures

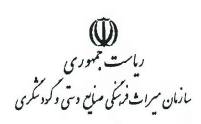
A) Past and Current Safeguarding Measures

The past and current safeguarding measures related to Kamantcheh craftsmanship and music are classifiable and describable in the following manner:

a- Past and Current Safeguarding Measures by the Local Community



- A number of master musicians's efforts to support the stance of Kamantcheh in Iranian music; especially, Late Ostaad Ali Asghar Bahari's endeavors in this regard;
- Increasing the number of trainees from different age and gender groups;
- Oral transmission of crafting and performance methods, in institutes on music, as well as by the local communities;
- Crafting modified Kamantches to meet the needs of children, young adults, and women, and the needs of musicians for new sound qualities;
- Conducting documentation projects on Folkloric Kamantcheh;
- Introduction of Folkloric Kamantcheh in performances by music bands;
- Attracting master bearers to conduct training sessions at private music institutes, and Iran House of Music(IHM);
- Arasbaran Institute's initiative to hold master-classes on advanced techniques of playing Kamantcheh and its craftsmanship, under the supervision of master musicians and crafts-people;
- Publication of training books and software for children and young-adults;
- Conducting comparative research on Kamantcheh music and craftsmanship at the local and NGO levels, under the supervision of masters;
- Music NGO's efforts to provide social security coverage for Folkloric Kamantcheh practitioners;
- Producing Kamantcheh Music albums at Mahoor institute, among other private section institutes on music;
- Collaboration of crafts-people at workshops at Iran Museum of Music and ICHHTO, in training young female and male pupils, and supporting young crafts-people to establish new private Kamantcheh workshops;
- Providing limited supports for "living human treasure" bearers in the field of Folkloric Kamantcheh:
- b) Past and Current Safeguarding Measures by the Government
- Conducting ethnographic/documentation/research projects on Kamantcheh, at the Research Institute to the Iranian Cultural Heritage, Handicrafts, ant Tourism Organization;

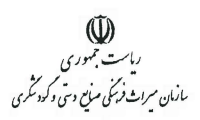


- Granting Award of Excellence for Handicrafts to Kamantcheh craftsmen; an initiative followed by Deputy for Handicrafts, ICHHTO, and UNESCO Tehran Cluster Office, from 2010;
- Establishment of Ministry of Culture and Islamic Guidance Training Centre, with special programmes on Kamantcheh, and the same ministry's increasing the number of Kamantcheh classes at private music institutes, and providing music schools with financial and other assistance;
- Islamic Republic of Iran Broadcasting Corporation's Production of Kamantcheh music for TV series, documentaries, and advertisements(IRIB);
- Supporting the establishment of two Kamantcheh craftsmanship workshops at Iranian Cultural Heritage, Handicrafts, and Tourism Organization, ICHHTO, and the Iran Museum of Music, with the help of Municipality of Tehran;
- Islamic Republic of Iran Broadcasting Corporation's Production of TV and radio programmes on Kamantcheh (IRIB:Amoozesh TV, Radio Farhang, Radio Aavaa, Radio Sedaa-ye Ashenaa);
- Establishment of Iran's Museum of Music, Municipality of Tehran;
- Establishment of archives of sound-recordings and audio-visual materials, including Kamantcheh, by municipalities of major cities of Iran;
- Establishment of institutes for musical activities, and concert halls, with special programmes and sections for Kamantcheh, municipalities of major cities of Iran;
- Etablishment of Iranian Music Society, organizer of International Fajr Music Festival, and Youth Music Festival, by Iran Ministry of Culture and Islamic Guidance;

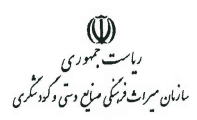
B) Proposed Safeguarding Measures

The following safeguarding measures have been proposed to maintain the viability of Kamantcheh craftsmanship and music, at the national and local levels:

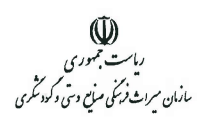
1. Holding seminars on Kamantcheh music and craftsmanship, both Folkloric and Classical types, to help cultural planners and local communities and master musicians plan reliable safeguarding programmes;



- 2. Continuation of the process of granting Awards of Excellence to Kamantcheh crafts-people, to provide safeguarding the traditional skills and techniques with a firm ground, supported by UNESCO;
- 3. Promoting the ceremonies of commemorating Iranian Living Human Treasures, with inclusion of Kamantcheh craftspeople and musicians, and planning for a special award to be given to talented crafts-people and musicians in the field of Kamantcheh;
- 4. Cooperation with Iranian universities and higher education institutes to organize master classes on Kamantcheh craftsmanship and music, with the help of master musicians;
- 5. Establishment of new Kamantcheh craftsmanship workshops, especially, in provinces where Kamantcheh is popular, but the practitioners are obliged to refer to the capital or other cities to buy or repair their instruments;
- 6. Preparation of the ground for obtaining identification codes for antique, or high quality Kamantchehs;
- 7. Updating Iran Museum of Music facilities with special focus on Kamantcheh craftsmanship and music, including preservation and documentation of old sound recordings and preparing them for future use, updating its library with publications and productions on Kamantcheh, and promoting the protection and exhibition facilities related to antique Kamantcheh samples kept there, supporting the Kamantcheh craftsmanship workshop at the Museum with the needed financial and other needs, and, finally, drafting rules and regulations on ownership of antique Kamantchehs as national properties;
- 8. Production of promotional documentaries and TV programmes on Kamantcheh craftsmanship and music, to raise public awareness on the subject;
- 9. Providing Kamantcheh crafts-people with supports on their needs, including granting exemptions on taxes, granting loans, providing the ground for their participation in gatherings in other countries to exchange experiences, etc.



- 10. Supporting the producers of training software and training books on Kamantcheh craftsmanship and music;
- 11. Supporting practitioners in the artistic activities related to Kamantcheh (e.g. Iranian puppet theatre, decorative arts related to Kamantcheh craftsmanship, etc), with an aim to maintain the viability of both, e.g. through establishing a specialized centre for such arts;
- 12. Supporting academic research on Kamantcheh craftsmanship, including research on methods of preserving environmental resources, methods of enhancing the sound qualities, methods of producing Kamantcheh for children, etc;
- 13. Publishing an encyclopaedia of Kamantcheh, to raise public awareness on the instrument, the skills and techniques in its production, its practitioners, its history, similar instruments and music in other countries, etc;
- 14. Identification, gathering, and documentation of Iranian Folkloric Kamantcheh melodies, to help preserving them;



سازمان میراث فرهنگی، صنایع دستی، و گردش گری، معاونت میراث فرهنگی، دفتر ثبت آثار و حفظ و احیاء میراث معنوی و طبیعی

#### مهارتها و فنون سنّتی ساخت و نوازندگی با کمانچه، یک ساز آرشهای موسیقی سنتی و محلی ایرانی

چکیدهی فهرست ملّی میراث فرهنگی ناملموس جمهوری اسلامی ایران

عنوان: مهارتها و فنون سنّتی ساخت و نوازندگی با کمانچه، یک ساز آرشهای موسیقی سنتی و محلی ایرانی

شمارهی ثبت: ۱۰۶۱

تاریخ ثبت: ۱۳۹۲/۱۲/۲۰

بخش مسئول: دفتر ثبت آثار و حفظ و احیاء میراث معنوی و طبیعی، وابسته به معاونت میراث فرهنگی،

سازمان میراث فرهنگی، صنایع دستی، و گردش گری

#### ۱- توصیف عنصر ثبتی

کمانچه اصلی ترین ساز آرشهای در موسیقی سنتی و محلی ایران است. در بسیاری از اجراها این ساز تنها ساز در نوع خود است.

کمانچه شهرتی جهانی دارد؛ کتابها و مقالههای بسیاری در موضوع آن منتشر شدهاند. نام این ساز توسط محققان و نویسندگان مختلف، بهصورتهای متفاوتی حرفنویسی یا آوانویسی شده است. از آن جملهاند:

"Kamantcheh", "Kamancheh", "Camanche", "Camancheh, and "Kamānče"

در ميان موارد فوق، مورد نخست ظاهراً رايجترين است.

کمانچه یک ساز زهی با یک کاسه ی کروی یا به شکل مخروط ناقص، یک دسته، و یک آرشه می باشد؛ این ساز را به شکل عمودی در دست می گیرند، به شکلی که بر یک میله، که حکم پایه ی آن را دارد،



تکیه دارد. از وجوه تمایز کمانچه در جمع سازهای آرشهای یکی این است که برای انتقال از سیمی به سیم دیگر، این خود ساز است که حول پایهاش دوران میکند؛ آرشه زاویهای نسبتاً ثابت را با ساز حفظ میکند، و بهشکل افقی روی سیمها حرکتی به جلو و عقب دارد. شیوهی نگهداشتن آرشه در دست و نواختن با آن، نیز، منحصربهفرد است، زیرا الیاف آن را میتوان با کمک انگشتان دست نوازنده کشیده تر یا آزادتر نگاه داشت، و کیفیت صوتی دل خواه را ایجاد کرد.

سازهای کمانچه در دو دسته ی اصلی قابل تقسیمبندی شدن هستند: کمانچههای سنتی و محلی. مراکز اصلی کمانچه ی محلی سه منطقه از ایران هستند، که عبارتاند از آذربایجان، لرستان، و ترکمن صحرا؛ به همین اعتبار این کمانچهها را با اشاره به اقوام محلی نامگذاری کردهاند: کمانچه ی آذری، کمانچه ی لری، کمانچه ی ترکمنی. در زبانهای محلی دو منطقه ی لرستان و ترکمن صحرا نامهای دیگری، نیز، برای کمانچه رایجند: «تال» و «قیچاق»، به ترتیب، در لرستان و ترکمن صحرا. در آذربایجان، نام ساز تلفظی محلّی از «کمانچه» است، که به شکل Kamānče آوانویسی می شود. سنتاً، تعداد سیمهای ساز از دو تا شش عدد متغیّر بوده است؛ امّا امروزه سازهای چهارسیم رایج ترین هستند. در این میان، کمانچه ی سه سیم ترکمن صحرا یک استثنا است.

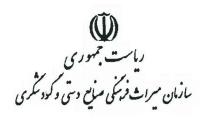
کمانچه ی سنتی در سرتاسر کشور کاربردی گسترده دارد؛ با این همه، مراکز اصلی آن عبارتاند از تهران، پایتخت، و چند شهر بزرگ دیگر، از جمله اصفهان، کرمان، شیراز، و یزد. همانگونه که نام انتخاب شده تداعی گر است، این گونه عمدتاً در اجرهای موسیقی سنتی ایرانی کاربرد دارد، هرچند برخی موسیقی دانان از این ساز برای اجرای نغمات محلی، نیز، استفاده می کنند.

علاوه بر ایران، کمانچه، و سازهای آرشهای کمانچهمانند، در برخی کشورهای دیگر رایجاند، از جمله در کشورهای حوزهی آسیای غربی و مرکزی.

ساخت کمانچههای سنتی و محلی مستلزم استادی در مجموعهای غنی از مهارتها و فنون است. از منظر ساخت، دو نوع کمانچه را از یکدیگر باز میشناسند: کمانچهی پشتبسته، با کاسهای بهشکل کره؛ و کمانچهی دارای کاسهای پشتباز، بهشکل مخروط ناقص. کمانچهی پشتباز از وجوه هویتآفرین موسیقی لرستان است؛ کمانچههای پشتبسته، با تنوعاتی در اندازهی کاسه، در نواحی دیگر حضور دارند.

کاسه ی پشتبسته را، معمولاً، با کنار هم قراردادن تعدادی نوار باریک چوبی میسازند، که بهشکل ظریفی خمیده شدهاند. به این نوارها «ترکه» می گوییم، و این نوع کمانچه را «کمانچهی ترکهای» می خوانیم. کاسههای پشتباز را، بهشکل یک تکه، از چوب می تراشند.

کاسههای تمامی کمانچهها، از جلو، به حفرهای منتهی میشوند که روی آن قطعهای پوست گوسفند یا بز کشیده شده است. سیمها از روی این پوست عبور کردهاند، و آرشه، نیز، در همین محل با آنها تماس دارد. این ترکیب به ایجاد صدای متمایز کمانچه میانجامد.



طی دهههای اخیر، ساخت ساز کمانچه نوآوریهایی را در خود پذیرفته است. این کار با افزودهشدن تخصصهایی خاص صورت پذیرفته است، از جمله، هنرهای تزئینی، و هنرهای ساخت ساز ویژه کودکان و زنان، و هنر ساخت ساز برای پوششدادن به نیازهای موسیقیدانان برای خلق صداهای جدید در ارکستر.

#### ۲- معناها و کارکردهای اجتماعی - فرهنگی

ایرانیان، به بهترین وجه، با موسیقی سنتی امحلّی خود معرّفی می شوند؛ موسیقی ای که همراهی شماری از نغمههای از بخشهای مختلف کشور را باعث شده، که با سازهای ایرانی نواخته می شوند. در میان سازهای ایرانی، کمانچه در جمع دانشمندان و موسیقی دانان سراسر جهان سازی آشنا و مشهور است، تا بدان جا که شماری کتاب و مقاله درباره ی آن نگاشته شده اند.

در جمع مردم لرستان، ترکمصحرا، و آذربایجان، موسیقی و ساختن کمانچه عنصری در حوزهی میراث فرهنگی ناملموس است که ایشان بدان افتخار می کنند، و هویت خود را با آن تعریف مینمایند. گفتهای مشهور رواج دارد مبنی بر این که در لرستان هیچ خانهای را بدون کمانچه، تعدادی کمانچهنواز، یا، دست کم، بدون صدای یک کمانچه، نمی توان یافت. همین ادّعا را، کمابیش، می توان در ارتباط با ترکمن صحرا و آذربایجان، نیز، داشت.

موسیقیدانان و سازسازان حوزه ی کمانچه، نیز، در ردیف گروههای مورداحترام در سرتاسر ایران قرار می گیرند، چرا که ایشان را دستاندرکار فنون و مهارتهای ساخت و نوازندگی با سازی میدانند که در شماری از رویدادها و گردهم آییها، و همچنین، ارائههای فرهنگی و هنری، کاربرد دارد که همگی شاهدی بر فرهنگ غنی ایران هستند.

در ترکمنصحرا، کمانچهنوازان در جمع بخشیهای قصهگو، نیز، قرار میگیرند، که جایگاه اجتماعی و فرهنگی خاصی را در این اجتماع به خود اختصاص میدهند.

#### ٣- قلمرو جغرافيايي

همان گونه که در بخشهای قبلی شرح آن رفت، هنر ساخت کمانچه و موسیقی این ساز در سرتاسر ایران شناخته شده و مشهور هستند؛ با این حال، این موارد در نواحی زیر متمرکز شدهاند:

> الف) ساخت و نوازندگی با کمانچهی سنتی - پایتخت، تهران، و شهرهای بزرگی همچون اصفهان، کرمان، شیراز، و یزد.

> > ب) ساخت و نوازندگی با کمانچهی محلّی



- آذربایجان (استانهای آذربایجان شرقی، آذربایجان غربی، و اردبیل): شمال غرب ایران - لرستان (خرمآباد، چهارمحال و بختیاری، و نواحی هممرز با کردستان و کرمانشاه): غرب ایران ج) ترکمن صحرا (استان گلستان، شامل گنبد کاووس، گمیشان، و ...): شمال شرق ایران

#### ۴ - احتماعات

کل ملت ایران موسیقی محلی و سنتی کمانچه را دوست میدارند. تمام مردم ایران مخاطبان این هنر هستند. به این جمع بایستی شمار روزافزون افرادی را در دیگر نقاط جهان، نیز، اضافه کرد. برخی، نیز، علاقهمندند کمانچههایی را که بهزیبایی آراسته شدهاند، در خانه نگهداری کنند. از جنبهی معرّفی اجتماع حاملان و مجریان این هنر، موارد زیر شایان ذکرند:

#### الف) هنر ساخت و موسیقی کمانچه ی سنتی

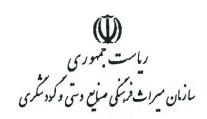
- استادان سازساز، که دستاندرکار ساخت کمانچه و آموزش شاگردان هستند،
- شاگردانی که تحت نظارت استادان سازساز به کار مشغولند و فنون و مهارتهای ساخت کمانچه را، به عنوان یک نسل جدید، با اعضایی از هر دو جنسیت، فرا می گیرند،
  - استادان موسیقی دانی که به کار نواختن کمانچه و آموزش شاگردان مشغولند،
- اجتماع نوازندگان کمانچهی سنتی، مرکب از مجریان چند نسل، از اساتید سالخورده گرفته با شاگردانی از جمع کودکان

#### ب) هنر ساخت و موسیقی کمانچهی محلّی

- استادان سازساز از آذربایجان، لرستان، و ترکمن صحرا، که دستاندکار ساخت کمانچه و آموزش شاگردان هستند،
- شاگردان تحت آموزش استادان سازساز که فنون و مهارتهای ساخت کمانچه را، بهعنوان یک نسل جدید مرکب از شاگردانی از هر دو جنسیت، در آذربایجان، لرستان، و ترکمن صحرا میآموزند،
  - اساتید موسیقی دانی که به کار نواختن کمانچه ی محلّی و آموزش شاگر دان مشغولند،
- اجتماع نوازندگان کمانچهی محلّی، مرکب از مجریان متعلّق به چند نسل، از اساتید سالخورده تا شاگردانی در جمع کودکان.

#### ۵- برآورد وضعیت یایداری

کمانچه، در طول تاریخ نسبتاً طولانیاش، هیچگاه شهرت خود را از دست نداده است. برعکس، اجتماع حاملان و مجریان آن همواره بهاندازهی کافی بزرگ بوده است.



کمانچههای سنتی و محلی جایگاهی دائمی را در جمع سازهای موسیقی ایرانی برای خود ایجاد و تثبیت کردهاند. تقریباً تمامی اجراهای گروههای موسیقی ایرانی از کمانچه بهره میبرند. امروزه، حتّی، هر دو نوع ساز در اجراهای ارکستری جدید همراهی دارند. هر دو نوع به ارکسترهای بزرگتر راه پیدا کردهاند، و با شماری از سازهای ایرانی و غیرایرانی همراهی دارند.

علاقه به کمانچه در جمع کودکان، نوجوانان، و بانوان به حدی بوده که اصلاحاتی ویژه در ساختار این ساز (به عنوان مثال، در اندازه ها)، ضمن حفظ کیفیت صدا، اعمال شدهاند، تا نیازهای ویژه ی این گروه ها برآورده گردند. امروزه، بخشی چشم گیر از اجتماع مجریان را این نسل جدید از نوازندگان به خود اختصاص داده است.

علاوه بر این، بهمنظور برآوردهساختن نیاز به گونهها و کیفیتهای صوتی جدید در ارکسترها، برخی از محققان و سازسازان سرگرم تولید کمانچههای تغییریافته، نیز، هستند.

در ارتباط با هنرهای سازسازی و موسیقی در حوزه ی کمانچه ی محلی، شایان ذکر است که این عنصر آنچنان عمیق در زندگی و فرهنگ اجتماع مجریان ریشه دارد که، به همین واسطه، با موفقیت، و بدون نیاز به هیچ نیروی محرّکهای از خارج، به حیات خود ادامه داده است. برعکس، کاربرد آن، شهرتش، و کارکردهای اجتماعیاش، همه، بهسرعت در حال گسترش بودهاند. سازندگان کمانچه ی محلّی، امروزه، چنان در کار خود خبرهاند که، حتّی، اساتید موسیقی سنتی، گاه، ترجیح میدهندکه برای تهیه ی سازهای نو به آنها مراجعه داشته باشند.

از جنبهی وجوه زیباییشناختی بصری، هنرهای تزئینی ظریفی ویژهی کمانچه در حال گسترش هستند، و همهساله طرحهایی جدید، که ریشه در فرهنگ دارند، معرّفی میشوند.

#### ۶– برنامههای پاسداری

#### برنامههای پاسداری گذشته و فعلی

برنامههای پاسداری گذشته و فعلی در حوزهی ساخت و نوازندگی با کمانچه به شکل زیر قابل دستهبندی و توصیف هستند:

الف) برنامههای پاسداری گذشته و فعلی توسط اجتماع محلّی

- تلاشهای شماری از اساتید موسیقی برای حمایت از جایگاه کمانچه در موسیقی ایرانی، بهویژه، کوششهای استاد علیاصغر بهاری در این ارتباط؛
  - افزاش شمار فراگیران متعلّق به گروههای سنی و جنسیتی مختلف؛



- انتقال شفاهی شیوههای ساخت ساز و اجرا در آموزش گاههای موسیقی، و همچنین، در اجتماع محلی؛
- ساخت کمانچههای اصلاحشده برای رفع نیازهای کودکان، نوجوانان، و بانوان، و همچنین، رفع نیاز موسیقی دانان به کیفیتهای صوتی نو؛
  - انجام پروژههای مستندسازی در ارتباط با کمانچهی محلّی؛
    - افزودن کمانچهی محلّی در اجراهای گروهی؛
- دعوت از اساتید و حاملان برای انجام دورههای آموزشی در آموزشگاههای خصوصی موسیقی، و همچنین در خانهی موسیقی ایران؛
- اقدام فرهنگسرای ارسباران به برگزاری کلاسهای پیشرفته در موضوع فنون پیشرفتهی نوازندگی و ساخت ساز کمانچه، تحت نظارت اساتید موسیقی و استادان سازساز؛
  - انتشار کتب و نرمافزارهای آموزشی برای کودکان و نوجوانان؛
- انجام تحقیقات تطبیقی پیرامون موسیقی کمانچه و ساخت این ساز در سطوح محلی و تشکلهای مردمی، تحت نظارت اساتید فن؛
- اقدام تشکلهای مردمی در حوزهی موسیقی برای تحت پوشش تأمین اجتماعی درآوردن برای مجریان حوزهی کمانچهی محلّی؛
- تولید آلبومهای موسیقی کمانچه در موسسهی ماهور، و دیگر موسسات خصوصی در حوزهی موسیقی؛
- همکاری سازسازان در کارگاههای موزهی موسیقی و سازمان میراث فرهنگی، صنایع دستی، و گردش گری برای تربیت شاگردان دختر و پسر، و حمایت از سازسازهای جوان برای احداث کارگاههای خصوصی جدید برای ساخت کمانچه؛
  - حمایتهایی، در حد توان، از «گنجینههای زندهی بشری» در حوزهی کمانچهی محلّی؛
    - ب) برنامههای پاسداری گذشته و فعلی دولت
- انجام طرحهای مردمنگارانه/مستندنگارانه/تحقیقی در موضوع کمانچه، در پژوهشگاه میراث فرهنگی و گردش گری
- اهدای نشان اصالت در حوزه ی صنایع دستی به سازندگان ساز کمانچه؛ طرحی که توسط معاونت صنایع دستی سازمان میراث فرهنگی، صنایع دستی، و گردش گری، و دفتر منطقهای یونسکو تهران، از سال ۲۰۱۰ دنبال شده است؛



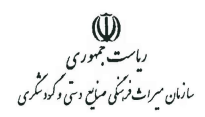
- احداث مرکز آموزش وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، با برنامههایی ویژه در موضوع کمانچه، و اقدام همین وزارتخانه برای افزاش تعداد کلاسهای آموزش کمانچه در موسسات خصوصی آموزش موسیقی، و همچنین، فراهمآوردن حمایتهای مالی و حمایتهای دیگر از مدارس موسیقی؛
- تولید موسیقی کمانچه برای سریالهای تلویزیونی، فیلمهای مستند، و تبلیغات، در سازمان صدا و سیمای جمهوری اسلامی ایران؛
- حمایت از احداث دو کارگاه ساخت کمانچه در سازمان میراث فرهنگی، صنایع دستی، و گردشگری، و در موزهی موسیقی، با حمایت شهرداری تهران؛
- تولید برنامههای رادیویی و تلویزیونی پیرامون کمانچه در صدا و سیمای جمهوری اسلامی ایران (شبکهی آموزش سیما، رادیو فرهنگ، رادیو آوا، و رادیو صدای آشنا)؛
  - احداث موزهی موسیقی توسط شهرداری تهران؛
- ایجاد آرشیوهای مواد صوتی و تصویری ضبطشده، از جمله در موضوع کمانچه، توسّط شهرداریهای شهرهای بزرگ ایران؛
- احداث موسسات موسیقی، و تالارهای کنسرت، با برنامهها و بخشهایی ویژهی کمانچه، توسط شهرداریهای شهرهای عمده ی ایران؛
- احداث موسسهی موسیقی ایران، برنامهریز جشنوارهی بینالمللی موسیقی فجر، و جشنوارهی موسیقی جوان، توسط وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.

#### ب) برنامههای پاسداری پیشنهادی

برای حفظ پایداری هنر ساخت کمانچه و موسیقی کمانچه در سطوح ملی و محلی، اقدامات پاسدارانهی زیر پیشنهاد شدهاند:

۱- برگزاری همایشهایی در موضوع هنرهای ساخت کمانچه و موسیقی این ساز، در هر دو حوزهی سنتی و محلی، برای کمک به برنامهریزان و اجتماعات محلی و اساتید موسیقی برای برنامهریزی برنامههای پاسداری قابل اتّکا؛

۲- ادامه ی روند اهدای گواهی اصالت به سازندگان ساز کمانچه، برای فراهمآورن زمینهای مستحکم
 برای حمایت از فنون و مهارتهای سنتی مربوطه، با حمایت یونسکو؛



۳- ترویج و ارتقای مراسم تجلیل از گنجینههای زنده ی بشری، با درنظرگرفتن سازسازان و موسیقی دانان حوزه ی کمانچه، و برنامه ریزی برای یک جایزه ی ویژه برای اهدا به سازسازان و موسیقی دانان بااستعداد در حوزه ی کمانچه؛

۴- همکاری با دانشگاهها و موسسات آموزش عالی برای برگزاری کلاسهای پیشرفته در حوزهیکمانچه، در دو بخش سازسازی و موسیقی، با کمک اساتید موسیقی؛

۵- احداث کارگاههای ساخت کمانچه، بهویژه، در استانهایی که کمانچه در آنها رواج دارد، معهذا،
 مجریان ناچارند برای خرید یا تعمیر سازهایشان به پایتخت یا دیگر شهرها سفر کنند؛

۶- فراهمآوردن زمینهی لازم برای شناسنامهدار کردن کمانچههای آنتیک یا با کیفیت؛

۷- بهروزرسانی امکانات موزه ی موسیقی با تأکید ویژه بر ساخت و نوازندگی با کمانچه، شامل حفظ و مستندسازی اصوات ضبطشده ی قدیمی و آمادهسازی آنها برای استفادههای بعدی، بهروزرسانی کتابخانه ی موزه با افزودن انتشارات و تولیدات حوزه ی کمانچه، و ارتقای وضعیت امکانات نگهداری و نمایش در ارتباط با نمونههای کمانچه ی آنتیک موجود در موزه، حمایت از کارگاه ساخت کمانچه ی موزه با فراهمآوردن نیازهای مالی و نیازهای دیگر، و، سرانجام، نگارش قوانین و مقررات حوزه ی مالکیت کمانچه مالکیت کمانچه مالکیت کمانچه های آنتیک، به عنوان سرمایههای ملی؛

۸- تولید فیلمهای مستند و برنامههای تلویزیونی ترویجی در موضوع ساخت و موسیقی کمانچه، با
 هدف ارتقای سطح آگاهیهای عمومی در این موضوع؛

9- حمایت از سازندگان ساز کمانچه با برآوردهساختن نیازهای ایشان، ازجمله، با اهدای معافیت از مالیات، اهدای وام، فراهمآوردن زمینهی لازم برای حضور ایشان در همایشهای برگزارشده در کشورهای دیگر برای تبادل تجارب، و امثال آنها؛

۱۰ حمایت از تولیدکنندگان نرمافزارها و کتابهای آموزشی در موضوعات ساخت ساز کمانچه، و موسیقی کمانچه؛



۱۱- حمایت از فعالیتهای هنری مرتبط با کمانچه (مثلاً، خیمه شببازی، هنرهای تزئینی حوزهی کمانچه، و امثال آنها)، با هدف حفظ پایداری هر دو، به عنوان مثال، از طریق احداث مراکزی تخصصی برای هنرهایی از این دست؛

۱۲- حمایت از تحقیقهای دانشگاهی در موضوع ساخت ساز کمانچه، شامل تحقیق پیرامون شیوههای حفظ محیط زیست، شیوههای ارتقای کیفیت صدا، شیوههای تولید کمانچه برای کودکان، و غیره؛

۱۳- انتشار یک دایرهالمعارف کمانچه، با هدف ارتقای سطح آگاهیهای عمومی در باب این ساز، مهارتها و فنون ساخت آن، دستاندرکاران این حوزه، تاریخچهی این ساز، سازها و موسیقیهای مشابه در کشورهای دیگر، و امثال آنها؛

۱۴- شناسایی، گردآوری، و مستندسازی الحان موسیقی کمانچهی محلی ایران، با هدف کمک به حفظ آنها.